4/21/19

3.王的被试探 4:1-11

这件事也一定可以发现，应验在旧约的预言：

|  |  |
| --- | --- |
|  魔鬼的试探 |  耶稣的回应 |
| **第一次试探**：石头变食物（v 3-4）魔鬼的用意：牠当然知道耶稣是神的儿子， 也知道祂有能力将石头变成食物。牠是企圖 设下陷阱诱惑耶稣使用神能来满足自己的饥饿，在圣灵的引导和神话以外。 | 回应经文：人活着不是单靠食物，乃是靠耶和华口里所出的一切话。申8：3回应的精意：是生命的主，非食物的主不直接接招，用神的话抵挡。申 8:3他苦炼你，任你饥饿，将你和你列祖所不认识的吗哪赐给你吃，使你知道，人活着不是单靠食物，乃是靠耶和华口里所出的一切话。教训：a凡单靠食物，而不依靠神口里所出一切话的人，他虽然活着，却没有活在天国的实际里面。b 首先的亚当失败在吃的上面(创三11~12)，末后的亚当得胜在吃的上面。c 信徒得胜和失败的分野乃在于：是灵支配肉体呢？还是肉体支配灵呢？ |
| **第二次试探**：从殿顶跳下 （v 5-7）在上一个试探中，因为主耶稣提到依靠神的话的重要性(4节)，所以魔鬼企图引用神的话来对付主，但是牠断章取义的曲解圣经。诗91:11-12因他要為你吩咐他的使者、在你行的一切道路上保護你。他們要用手托著你、免得你的腳碰在石頭上。魔鬼的用意：设陷阱来诱惑耶稣滥用神的话； | 回应经文：你们不可试探耶和华你们的神，象你们在玛撒那样试探他。申6:16回应的精意：不可试探主－你的神教训：a我们当用各样的智慧，把神的话丰丰富富的存在心里(西三16)，以免受骗；b 不可断章取义滥用经文；c相信神是神先说话了，我们照着去作；试探神是神并未说话，擅自取用圣经上神的话，勉强神来替我们负责。 |
| **第三次试探**：敬拜魔鬼可得万国（v 9-10）魔鬼的用意：引诱耶稣不受害／受苦进入地上的“荣华”，而不按神“起誓应许”进入，日后也就不能带领祂的百姓进入（来 2:10） | 回应经文：耶和华你的神领你进他向你列祖亚伯拉罕，以撒，雅各起誓应许给你的地。那里有城邑，又大又美，非你所建造的。（申 6:10）你要敬畏耶和华你的神，事奉他，指着他的名起誓（申 6:13）回应精意：直接斥责撒旦退去，因祂来就是通过十字架进入“起誓应许”的地－－荣耀，还要领许多的儿子透过祂的十字架进入神的荣耀，而非“世上的荣华”。 |

“所以主耶和華如此說、看哪、我在錫安放一塊石我在錫安放一塊石頭、作為根基、是試驗過的石頭、是穩固根基、寶貴的房角石、信靠的人必不著急。”（赛 28:16）

整个故事的重点在于：考验作为神的儿子的耶稣对其弥赛亚使命的反应，以彰显神的荣耀！

4:3-4不做并不是不能做，而是因为祂认识到，祂的忍饥挨饿是神给祂安排，让祂经受的，为的是要显明申命记八3的教训。祂，为要传讲神的道，必须经常忍受贫乏困苦。祂是神的儿子，必须学会把无条件的顺从父神的旨意放在首位，这点正是以色列人未曾学会的。这两节的着重点完完全全在耶稣本人和神的关系上。

4:5-7 重点依旧是在耶稣和神的关系上。神的儿子和神的关系，只能是信，这种关系无需试探。若是听从魔鬼，跳下来就成了**试探**神。

这段故事的重心，也和马太引言中各个部分一样，落笔在旧约。耶稣回答撒但时，三次引用的全是申命记的话（4：4＝申8:3；4:7＝申6:16；4:10＝申6:13）

耶稣受试探的目的：

（1）向世人显明耶稣是神差派而来的弥赛亚, 他有绝对的权能, 完全的可靠性, 他不会被试探而犯罪, 能施救赎, 建立国度。

（2 ) 这试探显出耶稣对神有绝对的顺服, 是依靠神的话, 作为抵挡的力量。

 “于是魔鬼离了耶稣，有天使来伺候他”。（4:11）

4. 王的宣道 4:12-25

太 4:12 耶稣听见约翰下了监，就退到加利利去。

听见约翰下监，没有做任何的事，诸如情愿等，却退了。这有点不合人之常情；

耶稣胜了试探，是神国的得胜。而祂的有力证人，开路先锋却下了监，这是什么意思？

约翰下监是耶稣开始祂事工的信号，约翰的下监（详见十四3以下）不只是耶稣作“战术性退却”**到加利利去**的近因，而且是祂这样做的根本原因：

a 撒旦不停止偷窃，杀害，毁坏，牠离了耶稣去殺施洗约翰；

b 施洗约翰按照他自己的预言“祂必兴旺，我必衰微”失去生命应该算是衰微的极致了吧，施洗约翰以殉道的方式结束他的事工，完成了他的使命；

c 耶稣在地上的运行也成就了这个预言。祂按预言来，也按预言开始祂的工作。

耶稣的迁徙还不只是在地点上作了挪动，祂传道的方式也改变了。祂从在约但河畔给人施洗，改为巡回讲道和医治病人（23～25节），

地点：按预言 赛9:1-7（太4:13-15）

对象：坐在黑暗里的百姓，坐在死荫之地的人（太4:16）

第四课 王的宣言－登山宝训 《一》（5-7章）

马太福音的中心就是在讲“天国”。而君王，子民和律法是构成天国的主干部分，他们分别交叉出现在全书的各个部分。我们将在所到之处点将出来。

根据马太的结构，来到第一篇的论谈。這是聖經所記，耶穌基督最長的講論。然而却不是单独的一篇讲道内容，也不是在同一时间完成的。是使徒马太根据信息的类别，集中编辑放在一起并以“登山宝训”为名的一篇讲论。

5:1 “这许多的人“就是4:24-25 的同一群人，都因从耶稣这里得到益处，所以有着极大的兴趣继续跟着（而非跟随）其中当然也包括受了约翰悔改洗的一众及耶稣拣选呼召的使徒。

登山宝训是什么：

登山寶訓的主題是義：是天國的標準；

是耶穌宣告祂是天國之王，是基督（受膏君）的就職演說，又可称之为“天國的律例与法則”；

是天国子民的样式， 一个献身给神而顺从神的人，性格、义务、观点，以及面临的危险；

是一份绘出天国生活的宣言；

它是一个要求，一个根本性的要求，要求的是完全（五48）。耶稣本人是它的中心；

登山宝训不是什么：宝训不是想给全人类树立什么道德标准，其中很大部分也确实不是世间行得通的准则，它也不是为社会确立什么模式，因此，它不讲一般的道德观；

不是任何制订法规的人所能设想，又远非人性所能及的；

登山宝训以著名 “八福” 开张，這裡沒有敘事，只有一系列的宣告，講章從宣告開始。

一“天国的子民”

1）八福（5:1-12）

|  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- |
|  | 八福  | page14image3552 | page14image3848page14image4168 | 经文  |  | page14image7096 |  | 精意 |
| 1. 虚心的人有福 了，因为天国是他们的。 | 5:1〜3  | 灵里贫穷 ，虛己，深深地悔悟；以無助無望的罪人身份來到王前，有空間讓神進入他們的生命。 |
| 2. 哀恸的人有福了 ，因为他们必得安慰。page14image12256 | 5；4 | 哀恸表明虚心的诚恳真切，是虚心的深度. 所指的是「因著信」的哀慟，哀慟並不單純為生命中的苦楚與傷痛。在哀慟中，是向主打開沉重的心，雖在哀傷中，仍有盼望，這是信靠主的一個清晰的記號。 |
| 3. 温柔的人有福了 ，因为他们必承受地土。 |  5:5  | 在聖經裡，溫柔的人是指那些有溫柔的心和自制力的人；也必定是虚心哀恸的人； 這裡的應許是他們擁有地土：並非單指財物，而是含有更大的意義，那不單是一塊地，而是從神而來的產業、保障。而應許的應驗會比任何人所能想像到的更榮美。溫柔和良善都是聖靈的果子，是聖靈在信徒中所結的果子。要培養在靈裡的溫柔，便是在聖靈的指引下而活，就是將生命交給神的靈管轄。 |
| 4. 饥渴慕义的人有福了 ，因为他们必得饱足。 |  5:6  | 飢與渴被比擬為追求公義的動力，追求公義是我們深層和恆常之需要（參詩篇42:3和63:1）聖經裡義的意義，就是行神的旨意。靠着聖靈加給的力量來完成，行走成聖的路，愈來愈像基督。將來，當主再來時，祂會建立宇宙性的公義，我們將被改變，我们称這為得榮耀，我們也将變成榮美的形狀。 |
| 5. 怜恤人的人有福 了，因为他们必蒙怜恤。 |  5:7  | 和靈裡貧窮、哀恸、溫柔的、飢渴慕義的人的共同點是，完全地倚靠主而活是他们生活的常态。被稱為有福的，是因為他們品尝恩惠在先，所以也會以仁慈對待他人，優先於自己的權益；憐恤他人，故此神說他們必蒙憐恤。最終這要等待王的到來和審判的日子，他們會得到王的憐憫、通過審判進入天國。 |
| 6. 清心的人有福 了，因为他们必得见神。 |  5:8  | page14image28128page14image28448清心原意 为专一 , 专心 ，是指内心而说。“心”在聖經裡表達人的志向與選擇。故此清心指一個人所作的決定、心中的渴望、思想和意圖、所作的意願都以討神喜悅為依據。一個人如何能得到一顆純淨清潔的心呢？當神給我們一顆「新心」的時候，它就開始轉化，當我們追隨基督，透過屬靈成長，它會繼續轉化。行在光明中，按神的話語而活，使心意更新而变化，我們的心就會愈來愈純淨。同時神話語的亮光也会會不断將人內心的污穢顯露出來，就迫使我们不断来到神面前，认罪而蒙得洁净。page14image29640page14image29960 |
| 7. 使人和睦的有福 ，因为他们必称为神的儿子。 |  5:9  | 神是和平之君，祂整個拯救計劃是使那些罪与祂隔离的人與祂和好，最終給全地帶來和平（以賽亞書 9:6-7）。這是彌賽亞的工作目標。使人和睦的人是那些首先明白什麼是真正和平的人。 |
| 8.为义受逼迫的人有福了， 因为天国是他们的。 |  5:10－12  | 這福是給那因義而受逼迫的人；接著的那節經文（5:11），何为受逼迫的人：指的是那為基督的原故而受苦的門徒。憑著信，他們被確定與王同在，他們披戴祂的名，傳揚福音，傳揚那屬靈的、永恆的國度，一個公義的、和平的國度；然而他們會遇到阻攔。儘管如此，他們仍然歡呼，他們在天國要得到大大的賞賜，神給他們的補償會更多。 |

从八福的描述来看：每一句的前半句都是在地上发生的，后半句都是天上的赏赐；

依次排列，后福均建筑于前福之上，顺序一个比一个福分程度更高，赏赐也越来越大；

除一福和八福外，用的都是将来式，表示那最好的奖赏还没有来到，要等到神的国最终建立，重点倒不在奖赏的时间，在其**肯定性**。

透过八福，呈现出天国子民的性格。并使“欲进天国者”明白天国子民的资格及生活方式。

2）天国子民的责任（5:13-16）

讲完八福马上说到“盐和光”。盐－防腐就是不毁坏的意思，保质，使原味更好，即成全别人。光－是人看得见的好行为，

特别要强调的：在这里主沒有說，“你们是世上的盐；”（4:13a）“你们是世上的光；”（4:14a）我們要**做**世上的鹽和光，而是說我們**就是**。。

真正跟從基督的人就是世界的光，光**總會**發出光輝。如果光不發光，便不是光。

《登山寶訓》不是將重點放在我們應如何做到像個天國子民。根据以上所谈，都是在说里面的，心灵上的，乍听起来与犹太百姓所听惯的关于律法的术语不同。有盐有味道是内在的，有光带出的好行为也是从里面发出来的。

怎样才会是这样：我们已有内住的圣灵，时刻留意祂在我们里面微小的声音，令行禁止，不消灭圣灵的感动。當这样，成为每日的跟隨时，生命就會自然而然变成這樣。

3）天国子民的样式（5:17-48）

在讲完了八福和光与盐之后，为什么耶稣突然说“莫想我来要废掉律法和先知。我来不是要废掉，乃是要成全。”（5:17）

因祂行事不重外表，又常在安息日治病，當時有人誤會主耶穌要廢掉律法和先知，特别是法利赛人因此挑衅，所以主耶穌特別加以解釋。

耶穌如何成全律法?

 成全” 原文和羅馬書第十三章八節的“完全了”同字根，有“應驗” “使完全”，“實行”和“填滿”等意。英譯常作 fulfill，fill，complete等。全節的意思是說：祂來不但不是要廢掉律法，反倒是要把律法和先知未完滿的部份完全顯明，把律法的最高意義活現出來。

成全律法和先知：律法和先知實際上指整個舊約，不是單指律法。全舊約的中心都是在预表耶稣基督， “律法的總結就是基督，使凡信祂的都得着義”（羅10：4）。所以基督來正是要成全律法和先知所要成就的。

a. 成全先知──指基督的事蹟都應驗舊約先知的預言和應許。

b. 成全律法──指祂的一生行事遵守了全律法，不論禮儀和道德方面都未違背。

成全律法…”不是說祂要為我們作榜樣，使我们也要去遵守全律法以求称义。而是另立新约写在心板上，带替写在石板上的律法。更是當祂在十架上說“成了”時（約19：30），律法對人所要求的一切責任和刑罰都已經由祂“成全”了。

馬太福音第5:18，耶稣郑重宣告：“我實在告訢你們，就是到天地都廢去了，律法的一點一畫也不能廢去，都要成全。”
同时这段话也是为5:21～48节，以及其他许多地方耶稣就旧约律法进行道德伦理教育为理论依据的。

5:20我告訴你們、你們的義、若不勝於文士和法利賽人的義、斷不能進天國。
这个问题之所以重要，是因为关乎能进天国否；
前面已经提到法利賽人，被称之为“毒蛇的种类”，圣经“常识”也让我们提起这个名字，就立联想到“假冒为善、自以为义”是被主耶稣深恶痛绝，把他们明显地当作不能进天国的人；

而摘录的以下这段话，可以帮助我们明白5:20这段经文的精意。

文士和法利赛人是当时社会上最好的人，是公认的义人。他们是那些道德标准高尚，行为无可指责的人。那些在腐败的社会和文化中出污泥而不染的人，有高尚宗教情操和精神境界的人。文士和法利赛人就类似那样的人，而且他们的道德是从上帝律法的标准而来的。所以，当人们听到主耶稣说“你们的义若不胜於文士和法利赛人的义，断不能进天国”的时候，他们感到达不到这个标准。

紧接着的这一大段经文，（5:21-47）其实主耶稣就是在解释什么是胜过文士和法利赛人的义；

主耶稣解释的是律法的实质和天国的标准；

耶稣用六个实例来解释什么是胜过法利赛人的义（而非在讨论如何做到）

|  |  |  |
| --- | --- | --- |
| 1. 天国的义
 | 5:17-20 | 人在神面前因信而蒙悦纳的行为准绳和生活行为 |
| B. 天国的义行 | 5:21-48 | 作天国国民必有之义行(你们听 见...只是我告诉你们)。 |
| 1.论殺人 | 5:21-26 | 旧约：不可殺人 | 新约：不可动怒，辱骂。向弟兄动怒的难免受审判…。 |
| 2.论奸淫 | 5:27-30 | 旧约：不可奸淫 | 新约：凡看见妇女就动淫念的，这人心里已经与他犯奸淫了。 |
| 3.论休妻 | 5:31-32 | 针对不守契约的婚约 |
| 4.论起誓 | 5:33-37 | 旧约：不可背誓 | 新约：不可起誓，多说，诚实比后果重要 |
| 5.论法定的权利 | 5:38-42 | 旧约：以眼还眼 | 新约：宁愿吃亏，温柔的人就是肯吃亏的人；人打右脸，我加左脸 —胜过羞辱的感觉；人拿里衣，我加外衣－胜过隐私的权利；人逼走一里，我陪走二里－胜过钢硬的意志；有求的就给他 －胜过财务的霸占；这是天国子民的样式，是天国的律例法则。 |
| 6. 论真爱 | 5:43-48 | 旧约：爱邻舍，恨仇敌 | 爱那不爱你，爱那不可爱的人；爱仇敌，为逼迫者禱告－胜过情感的爱恶 |

**论殺人**（5:21－26）耶稣深入到杀人行为的动机，指出那导致杀人的怒气和仇恨，固然不受世间法庭的审判，但在神的眼里，也一样应受惩罚。

**论奸淫** （5:27 – 30） 不仅奸淫的行为要受谴责，就连引起奸淫的欲念也要受谴责。在第22节里耶稣用夸张的手法使自己的观点便于铭记；这里的砍去一手一足或剜去一眼也是同一目的，并不宜按字面来解释，而是表示为躲避试探，往往须做出巨大的牺牲（**右手**不是更宝贵吗）。

**论休妻**（5:31～32）耶稣同时代的人却把这句话当成，允许男人休妻（不允许女方离婚）来理解了；耶稣的观点既与文士当时流行的说法不同，又和申命记二十四1～2所含的许可有别。耶稣认为一个被休的女子如果再嫁，对她本人和其后夫来讲，都算犯奸淫。请注意，这罪名可是毫不犹豫地加在那造成女人再嫁的男人身上，而不是在那女人身上。婚姻不得拆散，“至死才分离”，这是神的旨意，耶稣对神的旨意做出了绝对性的宣布，不严肃对待耶稣的宣布是不行的。

**论起誓**（5:33～37）旧约里，不仅起誓和许愿是被允许的，在某些情况下还是必须的（如：民5:19以下）表面看来是论起誓，其实根本是论真实。新约圣经里还有个别几处有“起誓”的情形（林后1:23；加1:20；参，帖前5:27），就连神也可以起誓（来6:13～17）。耶稣否定的是低劣的、不用神的名的起誓（因为这样的誓言是无约束力的）。首先，他们的誓言事实上不能将神排除在外，因为**天**、**地**和**耶路撒冷**都与神不可分割〔耶稣的话来自以赛亚书六十六1；诗篇四十八2，就连**你的头**也是神造的，由神来掌管；其次，正如第37节的意思，这类誓言毫无必要。基督徒的话更不须以谁作为保证。若再多说，就是**出于魔鬼**。

**论法定的权利**（5:38～42）耶稣在这里不是针对人身报复或暴力行径，祂反对的是坚持报复合法的原则。（38）**不要作对“**比“不要报复”的含义更广，包括要接受别人的恶待，甚至情愿屈从，（告诫人们根本不要反抗，连合法的反抗也不要）甘心乐意放弃自己的权利，允许别人欺侮，并不等于不坚持原则，为的是要树立一种不坚持个人权利（尽管是法定的权利）的态度。耶稣并不修改法规，不过要求对个人的权利持一种淡漠的态度。

**“打右脸”**就是“用手背抽耳光，在东方，直到今天还用来表示最高程度的人身侮辱”（39）“**里衣外衣”；“同他走二里路”；“有求就给他“**都是在讲同样的原则：基督的门徒不与反对他的人相争；宣传一种对自己的个人权利和财产极其宽宏无私的态度；视他人之需先于自己之便（参，申15:7～11）；作为门徒，你不应反抗，连怨恨也不应有，甚至应该自愿地再多走**一里。**

但是，如果把这节的话当成生活的准则，刻板地实行，那简直等于自我消灭：“很快便会出现一个贫民阶层，个个是袋中一文不名的圣者，而旁边则有一群游手好闲的富人和强盗。所以，只要它不是一条专断的法规，而只是一种告诫门徒要无私地关怀别人的极端的表示。（42）

**论爱（**五43～47）

**当爱你的邻舍**来自利未记十九18，在马太十九19，二十二39里耶稣引用的更加完全。诫命中论爱的一条在耶稣的教训中阐述得极为突出。

谁是仇敌呢？首当其冲的就是外人和反对神子民的人。

耶稣所要求的爱是普及天下的爱，即：一视同仁的爱。这爱应体现在为迫害者祷告，不是出自感情的冲动，而是出自一片为着他们好的赤诚之心1，

一视同仁的爱是门徒们作为**你们天父的儿子**的标志；

狭隘的爱是当今世界的特点。门徒如欲求得赏赐，则应超过普通的世人；

5:48 所以你們要完全、像你們的天父完全一樣。作为对以上讲论的总结。

摘用C.S路易斯在《返璞归真》中的金句：因着深深的认同，作为对本章结束的回应。

我想他的意思是：“我给予的唯一帮助是帮助你成为完全的人，你的要求可能会低些，但我给你的不会少于此。”（弗 2；10）

若不把我推开，你就要明白，我会把这项工作进行到底。这样做无论让我付出怎样的代价，我都不会停息，也不会让你停息，直到你确实成为一个完全的人，直到我父能够毫无保留地说，你是他所喜悦的，正如他说我是他所喜悦的一样。我能做到这点，也会做到这点，但不会少于这点。”（约6:37）

一方面，在你努力学好，甚至遭遇挫折时，你丝毫不必因上帝对完全的要求而感到气馁。每次你跌倒，上帝都会把你扶起来，他很清楚，你凭自己的努力永远不可能接近完全。另一方面，你从一开始就应该认识到，上帝即将引你奔向的终点是绝对的完全。

你原以为他要把你盖成一座漂亮的小屋，可是他在建造一座宫殿，他打算自己来住在里面。

“你们要完全”，这一命令不是空想家的虚谈，也不是命令你去做一件不可能的事，上帝要让我们成为能够遵守这一命令的造物。他（在圣经中）曾说我们是“神”，现在他要让自己的话成为现实。如果我们允许（因为我们若愿意，也可以阻止他），他会让我们中间最软弱、最卑鄙的人变成男神或女神，变成一个光彩夺目的不朽的造物，浑身上下充满着现在无法想象的活力、快乐、智慧和爱，

再次强调，主在这里是告诉门徒和我们“天国子民的样式”但不是规条要求我们靠自己去努力达成，因为不是人性所能及的（靠意志力）；