6/9/19

第十课 王的被弃 《二》

上课讲到12章所谓的“全书的高潮”并非指发生的事件本身。乃是指以文士、法利赛人为首的众犹太人与这位天国的君王－耶稣基督弥赛亚的敌对正式明朗化。（第一次商议要殺祂12:14）继在安息日“掐麦穗，和医治枯干的手”事件后，主耶稣又行了从“又瞎又哑”之人身上赶出恶鬼并医治他。众人都惊奇。在马太福音中已多次提到“众人希奇、惊奇“什么的。可见他们的的确确被主的权柄和威严震慑到，可是为什么这些人中的大多数也正是最后喊“钉死祂”的那群人？

法利赛人曾说“他是靠着鬼王赶鬼”，（9:3）圣经没说耶稣当时有反驳他们。而在10:25耶稣教导门徒时雖没详解，确特别点明此点；

法利赛人再次说：“**12:24 但法利賽人聽見、就說、這個人趕鬼、無非是靠著鬼王別西卜阿”**

25-30.耶稣的有智回应：自相矛盾、自打嘴巴、

 并明确指出：敌基督者必灭亡；

重点解读经文：“12:31所以我告訴你們、人一切的罪、和褻瀆的話、都可得赦免．惟獨褻瀆聖靈、總不得赦免。12:32 凡說話干犯人子的、還可得赦免．惟獨說話干犯聖靈的、今世來世總不得赦免。”

人們會對此產生兩種錯誤的理解：「聖父聖子都很慈愛，但是聖靈是很苛刻的」或「聖父聖子是比較次等的，但是聖靈是比較高的」。其二：既然是三位一体的神，亵渎圣灵不就等于亵渎圣父和圣子了吗？

这里分享让我解惑的唐崇荣牧师的一段解释：

首先聖父聖子聖靈是三位一體，是「一樣的性情」，所以不可能聖靈就更加嚴苛；

聖靈來是榮耀聖子，怎可能比聖父聖子更大？

要理解「褻瀆聖靈」的含義以及為何這個罪的後果如此嚴重，首先要明白在救恩的事情上父、子、聖靈分工的角色是什麼？

聖父預備救贖、聖子成全救贖、聖靈施行救贖：聖靈感動人知道自己的罪，歸向耶穌基督的時候，這個人是真正的悔改，神的赦免就臨到他身上，神的靈就將生命賜給他，這樣他就領受救贖之恩。就好比「父親買食物，母親煮好了，哥哥送到你的面前，你拒絕你哥哥，你一定會餓死。」對待聖靈也是如此，當這份赦罪之恩臨到你身上的時候，你拒絕，赦罪之恩就不可能在你身上行出來。而抗拒施恩的靈所施的赦罪之恩，到最後一次機會結束的時候還不要悔改，這個人就是褻瀆聖靈了。聖靈的手中拿著赦罪之恩，所以惟獨褻瀆聖靈的罪總不得赦免。

耶稣在这里直指法利赛人选择**持续刚硬**而亵渎圣灵；

需要说明的：曾經懷疑自己，擔心自己，恐怕自己曾經犯過褻瀆聖靈的罪？

人並非因為曾拒絕或褻瀆了聖靈，所以會產生這樣的恐懼。事實恰好相反：一個害怕自己曾經褻瀆聖靈的人，就證明他沒有褻瀆聖靈，有懼怕的心本身就證明你還沒有犯這個罪；

不认识耶稣是谁，尚可原谅（参，徒三17），连彼得都曾不认祂（二十六69～75），但也得到了宽恕。区别就在于看不见光和看见了却故意不接受它；民数记十五30～31、27～29说的正是这两种相对的情况，前者说亵渎耶和华不可饶恕，后者说误犯了罪的可蒙赦；

33-35.种好树结好果子（路6:43-45）

这几节采用不同的比喻来说明同一个问题：人的言行取决于你是什么人，也表明你是什么人。因此，法利赛人对耶稣的侮辱，绝不能被当成未加思索冲口而出的言谈。他们的话表现了他们的内心、他们口出的恶言，表明他们的与神为敌。他们的本质，按照第30节的严格划分，“不与我相和的，就是敌我的，不同我收聚的，就是分散的”已被归入了敌对的一边。因此他们必受严厉的审判；（31～32节）

若参看十五17～20“豈不知凡入口的、是運到肚子裡、又落在茅廁裡麼。15:18 惟獨出口的、是從心裡發出來的、這纔污穢人“

那里说恶言恶行的根源在一个人的内心，本节所讲的也就是这条基本原则；（在圣经中稍微留意，处处可见其真理原则的一致性、连贯性、可行性，以至于证明圣经无误；

落点在“一切的果效都从心里发出（箴言4:23）这一圣经真理。又想起莱尔主教的“天天扪心自问，天天洗脚；

在七16～20有关树和果子的比喻已将这点说得很清楚了；

值得一提的：在34节马太记录了施洗约翰曾骂法利赛人为“毒蛇的种类”（3:7）可见他是多么精心地把耶稣的讲道与约翰的讲道联系起来。这一称呼在此再次使用，以指出法利赛人根本错误的立场；（约翰此言是被启示而发，耶稣看人千年如一日，一日如千年；

法利赛人的剖析：从极端的死守律法的教条主义 逐步升级主要是骄傲、 自以为义 以至于演变到敌对（后面就是敌基督的灵）；

耶稣在这里刚定完他们的的罪，又上来一拨文士和法利赛人，向耶稣讨神迹看（12:38）（想必不是先前被骂的那一伙）。

从经文12:38-45来讨论几个问题：

A. 他们求看神迹的目的是什么？

B. 为什么耶稣如此回答？“

C. 由此番对话而得出的结论？

12:39一個邪惡淫亂的世代求看神蹟．除了先知約拿的神蹟以外、再沒有神蹟給他們看。
12:40 約拿三日三夜在大魚肚腹中．人子也要這樣三日三夜在地裡頭。
12:41 當審判的時候、尼尼微人、要起來定這世代的罪、因為尼尼微人聽了約拿所傳的、就悔改了．看哪、在這裡有一人比約拿更大。
12:42 當審判的時候、南方的女王、要起來定這世代的罪、因為他從地極而來、要聽所羅門的智慧話．看哪、在這裡有一人比所羅門更大。
12:43 污鬼離了人身、就在無水之地、過來過去、尋求安歇之處、卻尋不著。
12:44 於是說、我要回到我所出來的屋裡去．到了、就看見裡面空閒、打掃乾淨、修飾好了。
12:45 便去另帶了七個比自己更惡的鬼來、都進去住在那裡．那人末後的景況、比先前更不好了。這邪惡的世代、也要如此。

答A：他们要求看的神迹，是比他们熟悉并已否定了的治病赶鬼一类的神迹（见24节）更过瘾的事情。在16:1法利賽人和撒都該人、來**試探**耶穌、請他從天上顯個神蹟給他們看。这里用来“试探”两字，由此联想起太：4章中魔鬼的试探“你若是………, 你若是……, 你若是……,如此雷同？其居心叵测也就昭然若揭了；

答B：**(一）一个邪恶淫乱的世代求神迹：**

耶稣的时代是邪恶淫乱的世代，今天还是一样。重要的是：耶稣一针见血指出求神迹是一个邪恶淫乱世代的标志；反过来说在良善圣洁的世代，如在天堂里，没有病痛、流泪、悲哀、死亡，就不用求神迹。为什么一个邪恶淫乱的世代求神迹呢？

在邪恶淫乱的世代，上帝看透人的心思意念，他知道若单靠展示自己无边的大能，无论如何也解决不了邪恶淫乱的根本问题，就是罪；

神迹像个无底洞，要了再要，看了再看，永远不能填满，人只会变得癫狂，世界的秩序会大乱。在神学里我们说上帝是自我约束的上帝，他不行神迹，是要遏制人为了满足的好奇心；

（摘：研经释义5／30/2019 默想／应用：我或周遭有人是因经历神迹奇事而信主的？当事人现在的属灵光景如何？）

**（二）除了约拿的神迹之外：**

a．约拿的神迹是预表祂的死在十字架，被埋在地里三天三夜，就像约拿在鱼肚里三天三夜一样。但祂在第三天从死里复活，就像约拿从鱼肚被吐出来一样，就是耶稣从死里复活是神迹。

b．上帝差遣约拿到尼尼微传讲悔改的信息，这些大恶的人竟然离开恶道，认罪悔改，上帝后悔就不降灾祸予他们。但他们的悔改只是暂时的，不久他们就故态复萌，最终被灭。

现在上帝差遣一**位比约拿更大**，**比所罗门更有智慧的耶稣**，就是上帝的独生子，上帝差遣祂到地上来传讲福音，这是最大的神迹；

人会信他吗？圣经说信祂的不致灭亡，反得永生。这样的得救不是暂时的，是永永远远的；

**(三）再没有神迹给他（这句话不能抽出来，一定要在当时的情景下，按着上下文来解释）**

a. 因为耶稣祂深知人心，若单靠展示祂无边的大能，绝对不会叫人信；

还有什么能力比行神迹奇事的能力更大可以叫人信呢？

耶稣说：「我若从地上被举起来，就要吸引万人来归我」（约十二：32）。神爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，叫一切信他的，不致灭亡，反得永生。”（约三：16）因着上帝的**爱**使人信，不是展示无边的大能行神迹叫人信。

b.上帝自我约束，自我克制，不用大能消灭罪恶，因为这是违背他的公义的本质。公义的上帝一定要对付罪，罪的工价就是死，上帝爱世人，甚至将他的独生子赐给他们，为罪人死，解决罪的根本问题。

结论：求上帝显神迹以试探上帝的，上帝不做；上帝是按着自己的旨意来行神迹。这是解读今天这句经文的钥匙。

C. 污灵去而复返的教训（12：43-45）（路11:24-26）

这是个寓言，其寓意警告说，半心半意地悔改很危险，就如同一个污鬼被赶出还会带回七个更恶的鬼来。这是耶稣明察到犹太人现在的光景比先前更坏；这个邪恶淫乱的世代，亦如此；

谁是耶稣的弟兄姐妹和母亲 （12：46-50）（可3:31-35；路8:19-21）

有人认为，耶稣的回答显得对祂母亲的不够尊敬，不过看了十五3～6，便知耶稣对这个问题的看法。这里所说的意思与十34～37一样，即有一种关系比骨肉血缘亲人之间的关系更近；

也寓意着救恩将转向外邦人；（可 3:31；路 8:919-21）

第十三章 天国的比喻

在本章之前耶稣在教导时已多次用到比喻（五25～26，十一16～19，十二43～45）。在后面的章节中耶稣还在不同的场合用比喻教导门徒。第十三章是马太将耶稣在各处讲论时用的比喻，集中在一起并作为五篇讲论的第三篇。

但在整个十三章中，耶稣基督是在用比喻的方式讲天国的事情。所以让我们把注意力集中在明白这些比喻后面的道理，从中认识天国 ；

整個第十三章總共五十八節經文中，就有五十二節經文是在談論這些天國的大事；

在整本馬太福音書裡總共記載有十三個天國比喻，這一章就佔了七個；

什么是比喻及目的？

比喻：13:3 “他用**比喻**對他們講許多**道理**“注意兩個字：一個是『比喻』，一個是『道理』；

『道理』就是我們信仰的教義。“比喻”就是用地上的、自然界中的事物，用简单易懂的言语对“有耳能听的”讲说道理。同时以活潑奇異的方式，吸引聽者的注意力，并引发聽者主动思考，明白这比喻后面的道理是什么？”

简言之，比喻是用屬世的、可見的東西解釋天上屬靈的、抽象的東西。

目的：a. 启示真理，让有耳可听的，听的懂；

 B. 纠正他们错误的天国观；

 c. 隐藏真理，13:11-15 主自己回答这个问题；

 比喻的全部宗旨，在探讨一些细节之后便可作出最好的阐释。

13章里的比喻列表如下：

|  |  |
| --- | --- |
| 天国奥秘的比喻 | 太13章 |
| 1. 撒种的比喻 | 13: 1 －9 |
| 插议：用比喻的目的 | 13: 10 －17 |
|  解明撒种的比喻 | 13: 18 －23 |
| 三个生长的比喻 | 13: 24 －33 |
| 2 . 稗子的比喻 | 13: 24 －30 |
| 3 . 芥菜种的比喻 | 13: 31－32 |
| 4 . 面酵的比喻 | 13: 33 |
| 插议：用比喻的目的 | 13: 34－35 |
|  解明稗子的比喻 | 13: 36－43 |
| 另外三个比喻 | 13: 44－50 |
| 5 . 藏宝的比喻 | 13: 44 |
| 6 . 寻珠的比喻 | 13: 45－46 |
| 7 . 撒网的比喻 | 13: 47－50 |
| 8 . 结语性的比喻：家主 | 13: 51－53 |

在這八個天國比喻裡，有兩個比喻是比較特別的，其一是撒種的比喻；其二是稗子的比喻。這兩個比喻有很特別地方，就是它們都有經過詳細地再解釋比喻的意義是甚麼。而會有這樣的再解釋之因，乃是因為門徒們向耶穌基督提出比喻的疑問。

**怎么看出各比喻所要取喻的重点**？

留心读上下文的经文是最重要的原则;

当然，对任何一段圣经的了解，都跟读经人本身灵性和真理的造诣，和对倚靠圣灵操练属灵心窍开启的深度有关系;

所以各人的见解有若干程度的出入，在所难免;

正因为这缘故，所以在信仰的根据上，愈显明的教训或吩咐就愈有力。例如圣经中的命令较之预表或比喻，是更有力的信仰确据；

从全章结构的安排上就已经看出了听众分为两类：撒种人的比喻是公开对着“许多人”讲的（1～3节）；而对该比喻含义的解释，和为什么要用比喻教训人，却是单独同门徒们讲的（10～11节）；