6/2/2019

第九课 王的被弃 《一》11 －12:21

再来重温：马太福音的主题是天国的信息。在天国里有“君王，子民及律法，在前面的章节中也已就此各相讨论了。在课程架构简纲中可见，又以（君）王作为主干来展开全书的内容，最终使全书所有独自的信息都有机地融为一体，就如拼图（puzzle）当最后一块（piece of Puzzle）放入，一副完整的图像才能展示在我们面前一样，借着祂所说（words）、所行的（works），展现出祂来将要建立的天国、天国的律法是什么、知道何为与之相配的天国的子民的样式、也因此更认识这位天国的君王祂自己。

根据主题简纲：已分别从“王的背景”、“王的预备”、“王的宣言“、”王的权柄“为切入点来认识祂－天国的君王。

接下来的从到十一到十六章，同样以记载了主的教导（13章，说），和大量的神迹奇事（行）（例如众所周知的五饼二鱼喂饱了5000人还剩下十二篮，及七个饼几条鱼给4000人吃饱）；

可却将之命题为“王的被弃”，目的是想从这样一个视角切入来看：犹太人虽是神的选民，可却在他们所盼望的弥赛亚君王到来时，不认祂并弃绝祂的过程和因由（其实在前面的章节中已看出端倪了）。同时也让作为外邦人的我们，看明白救恩是怎样临到我们头上的；

马太福音成书是在主后60年左右，他是将主耶稣第一次道成肉身来到世上“传天国的福音，医病赶鬼行神迹等诸事，详细记录并报道出来。为的是当时的那个世代”，也为着在这历史长河经历的2000千多年的过程中所有”有耳可听的，有眼可见的“神的百姓们，让我们宝贵她；

从**耶稣教训门徒**过渡到教训众人，也是第二篇讲论的结束。（11:1）

将分三段来讨论

1）王先锋的被弃 （11：2-15）

**2～3.**　约翰的被捕，在四12里已经提到，关于他的整个故事要等到十四3～12才结束；

毫无疑问，他早已认出了那高于他的（三14～15；约1:29，36 看哪，神的羔羊…..），也已经准备来迎接那位“比他能力大的”的降临（三11～12），即使在狱中也一直在热切地关注着祂；

你在痛苦的环境中怀疑过吗？

**约翰的疑惑**：被希律王打在监牢里的施洗约翰等待着判决，对耶稣的怀疑折磨着他。“那将要来的是你吗？还是我们等候别人呢？”（11：3）

他预想到先知们只要指责君王有罪，通常不会有好下场，他也不例外。但他没有预想到他会被一种压迫性的怀疑和恐惧所折磨。从约旦河起，施洗约翰并没有怀疑耶稣是基督。但在这样一个幽暗的监牢里他受到了恐惧的攻击和控告；

万一他错了怎么办？因为以色列有很多假先知，万一他让成千上万的人误入歧途怎么办？

以色列有很多假的弥赛亚。耶稣是不是其中一个？因为到现在为止，耶稣的事工并没有像想象的弥赛亚那样。还有，约翰可能难以接受这类的事实：约翰的门徒禁食的时候，一个犹太人的“弥赛亚”却不禁食（九14以下），一个行为谨慎的犹太人所回避接触的人，犹太人的“弥赛亚”却与他们一同吃喝（九9以下）。如果这样，现在的情况会不会是上帝对他错误预言的审判？这种感觉好像神离开了他；

怀疑让他痛苦起来。他可以承受为了义而受的逼迫，但是他不能承受他对耶稣错误的认识。他的使命就是预备主的道路。如果他错了，他所做的工，他的一生，都将毫无意义；

可见：人的局限，作为犹太人的约翰依然是深受错误的弥赛亚观的影响。

**主的回应**：（1）告诉他11：4-6

耶稣明白约翰的痛苦和悲伤，也知道撒但在他寂寞和软弱时会暴风雨般的折磨着这位圣徒，他爱约翰，但并没有直接回答约翰的问题。

耶稣的回答是，“你们去，把所听见、所看见的事告诉约翰。就是瞎子看见，瘸子行走，长大麻风的洁净，聋子听见，死人复活，穷人有福音传给他们。”（太11：4-6，源出赛29:18-19）约翰可以从这些话中看出以色列先知的预言。这些应许给约翰带来了平安，让他度过了人生的最后几天。出于对约翰的爱，耶稣没有引用以色列先知的这些话，“报告被掳的得释放，被囚的出监牢”（赛61：1），约翰会明白的；

当耶稣打发走约翰的门徒后，耶稣对约翰做了极高的评价：“凡妇人所生的，没有一个兴起来大过施洗约翰的”（太11：11）。这是约翰问过耶稣后耶稣马上说的话;

* 祂的首先肯定的是指出過去約翰工作所帶來的大的影響(7-9)，“我告诉你们，是的他比先知大多了”

释：按福分的比較來說約翰比眾先知還大。在盼望彌賽亞來臨的猶太人心目中，都以能親睹基督為有福，基督第一次降臨，既只有这一位称为先鋒的先知—施洗約翰，親自看見基督；

 按職分而論，施洗約翰也比眾先知更大。因為眾先知的預言雖直指基督，卻無人可以親自看見基督，只能用信心的眼睛遠遠望見，約翰卻是基督開路先鋒，親自為基督施洗。所以，他的大并不是因为他个人的价值，而是因为他在神的目的中所占的位置。回到 “凡婦人所生的，沒有一個興起來大過施洗約翰”這話是指他的福分與職分大過眾人。

* 肯定他的身份“…在你前面预备道路。所说的就是这人…这人就是那应当来的以利亚”(10,14)
* 然而天国里最小的，比他还大“？ 这里的大小不是指身份，而是指恩典及特权或说所得得福气。

12. “天国是要努力进入的“主耶稣在称赞施洗约翰后，提到这句话，也被人当作要努力行善(或译作奋力)才能得救。这显然是错误的；

其实这是一句勉励基督徒要勇敢遵行神所交付的使命，如施洗约翰那样。为要表明所说的是关乎已得救的信徒，如敬虔度日而不容于世人的事，不是说要受逼迫才可以得救；

13. 说预言到约翰为止：因为旧约所有先知和律法都是指向基督的，看似影儿。如今影儿的实体来了，当然就止了；

2）犹太人漠视耶稣的信息及神迹 （ 11:16-19）

耶稣用比喻提到人的反應是冷漠, 沒有反應。（16-17）对神的声音不予回应是**这世代**的特点，也将是这世代跌倒的原因（在太20:29-36更有详细说明）；

第19. 特指的是那些宗教领袖，因为是他们总在和耶稣作对；

這是耶穌因着人的冷漠发出的感嘆！

3）不悔改的城和他們的結局 11:20-24

 哥拉浔、伯赛大、迦百农

延續前段後面,耶穌見到祂縱始在許多城中行神蹟彰顯權能, 那裡的人仍不悔改。因而做了一個感嘆的表達和審判的宣告；

這裡的比較,重點不在審判有嚴寬之別,比較的重點在於誰的心硬；

推羅,西崸,所多瑪這些地方固然罪行極大,但是他們還沒有這些城裡的人心硬.當這些人看到彌賽亞來到,且行了這麼多異能, 他們仍拒絕彌賽亞,不悔改.這樣的愚昧,是耶穌所強調的重點；

**对耶稣呼召的真实响应（十一25～30）**

11：25-30那時、耶穌說、父阿、天地的主、我感謝你、因為你將這些事、向聰明通達人、就藏起來、向嬰孩、就顯出來．

11:26 父阿、是的、因為你的美意本是如此。
11:27 一切所有的、都是我父交付我的．除了父、沒有人知道子．除了子和子所願意指示的、沒有人知道父。
11:28 凡勞苦擔重擔的人、可以到我這裡來、我就使你們得安息。
11:29 我心裡柔和謙卑、你們當負我的軛、學我的樣式、這樣、你們心裡就必得享安息。
11:30 因為我的軛是容易的、我的擔子是輕省的。

为什么这里加上这段经文？本章前面讲的都是拒绝、否定和曲解，这几节要告诉大家，谁真正重视耶稣的使命，耶稣又答应给他们什么。

这里耶稣表明自己的态度了，宗教领袖们是**聪明通达人（**自以为是、骄傲的、真正的瞎子**）**，他们若是不辜负自己的声誉名望，负起应尽的责任，本应最先理解**这些事**，即耶稣使命的重要意义，可是他们拒绝接受耶稣。

倒是那些**婴孩**，那些谦卑的、没有学问的普通人（灵里贫穷的、因而紧紧依靠神的）却能明白。21:15 祭司長和文士、看見耶穌所行的奇事、又見小孩子在殿裡喊著說、和散那歸於大衛的子孫．就甚惱怒、21:16 對他說、這些人所說的、你聽見了麼。耶穌說、是的．經上說『你從嬰孩和喫奶的口中、完全了讚美的話。』你們沒有念過麼。

27. 耶穌也在此宣告自己和神獨特的關係和其救恩的獨特性。人不透過接受子, 就無法得著救恩；

28-30. 耶穌給予单纯如婴孩卻接受真道的人應許；

兑现應許的两条件：1. 來（祂面前）尋求主耶穌的,就可以得安息。2. 不仅来还要學祂的样式；.

祂的柔和謙卑也可在本章中顯明於祂對人對祂的挑戰和冒犯的回應；

深挖一下经文11：28-30：重担何来？苦毒、怨恨、不平、也包括委屈和冤枉。无论是对己或对人，先不草率定罪、然后给出公式化的命令。（带来的结果就是僵化的信仰）

找出原因，诚实面对，求圣灵帮助。唯有在主的柔和谦卑里，才可负祂的轭，才能得真正得安息。

12章 王被弃的高潮

有评说12章是全书最重要的一章，是一个时代的转折点。这里记载了耶稣与犹太国领袖（文士和法利赛人）几次的冲突，也代表了以色列全国坚拒耶稣为他们的王。因为以色列人拒绝基督，而发生时代的转移，神的国要从他们夺去，“交给那能接果子的百姓。”（太 21：43）

在本章将集中讲法利赛人的反对态度。这紧接在十一28～30后面是十分恰当的，因为刚刚谈完负耶稣“容易的轭”便得享“安息”，这点正与法利赛人的律法主义相悖。文士和法利赛人反对耶稣，本已表现得很明显了（九3、11、34），现在在守安息日的问题上，他们违抗神旨意的态度更是暴露无遗了。

事件：

1).安息日掐麦穗

1-2. **掐麦穗**本身并不违法（见申二十三25）可是这种实际做法又可归于收割庄稼项下，收割庄稼是安息日绝对禁止的三十九项活动之一。用法利赛人的话说，这是不可做的事. 但耶稣却从未认为门徒们的这一行动不可为;

3-8. 马太记录主耶稣的话，概括出四条论据来反驳法利赛人的态度：

a）这第一条引的是撒母耳记上二十一1～6所记述的一件事，这条论据的关键是宣布弥赛亚的权柄；（3-4）

b）第二条论据提得更直接，它涉及旧约批准的一种可以违背守安息日律法的行为。一般以为，祭司在安息日应做的就是献祭（民二十八9～10），或许还有更换陈设饼（利二十四8。）论据的关键不是在为门徒的行动寻找先例，而是权柄问题。如果圣殿的事奉都可以使安息日“做事”合法化，何况“那比殿还大的”呢”显然是指向耶稣本人，因为在十二41、42相同的句式里，耶稣拿这个中性词来与旧约里的**人**相比。（所罗门和约拿）（5-6）

c) 第三条论据重复何西阿书6:6的话，这句话在九13已出现过了。这句话的目的绝不是来贬低礼仪，而是来确立神的优先次序。（神作事的法则）（7）

d) 第四条论据道明了第一、二两条论据的含义：耶稣是弥赛亚，祂有支配安息日的权柄, 祂来并不废除守安息日的律法，祂有解释律法的权力。（8）“**因为人子是安息日的主**”

**结论**：耶稣是人子，人子是安息日的主。祂并不废除守安息日的律法，祂在宣告祂有解释律法的权力,

而且祂的解释总能有效地削弱法利赛人的律法主义。

2) .治愈枯干的手

9～10.　第二次冲突发生在**犹太人的会堂**里;

**枯干的手**是说那只手已痲痹而无知觉，说明那人并无生命危险。按照规定如果一个人有死亡的危险，在安息日那天救治他是合法的。所以，这个人本可以等到第二天再治。于是法利赛人马上就这件事发问，意在控告祂；

11～12. 耶稣这次的回答既不直接强调自己的权柄，也不引用旧约的例子，只是指出了他们行为的反覆无常；

**结论：安息日作善事是可以的**；

13. 枯干手的人原本不愿把手伸出来给人看，因为人的短处都不愿给别人知道。但主的话一口“伸出手来手就复了原“。”复了原“这话表示主的医治是完全的，主在我们身上的工作能把我们作到完全复原到符合神心意的地步。我们所要做的就是：对主一直打开心门，特别是自己的软弱交给祂，相信祂。

神的话里没有一句不带能力的(路一37)。主发命令要人行事时，也必赐人以遵从祂命令的能力；

14 .从前面的质疑、嫉妒不满发展至今，这里第一次提到法利赛人策划要除掉耶酥；（警醒：许多热心教义的基督徒，也往往为了维护各自认为正确的教义，不惜大动干戈。互为敌视成为仇家）

12：15-21的插入:

这里有马太从旧约引用的最长一段引文，引自以赛亚书四十二章，用来强调法利赛人的强暴和主的仆人的善良。这位神所拣选的耶稣温柔谦卑，对无依无靠者关怀备至，而在这些品质中又体现着祂真正的权柄和确定无疑的最后胜利.

15-16以理解耶稣“战术上的撤退”。这里是因为祂已经知道法利赛人商议要除灭祂。等于给下面以赛亚书的引文埋下了伏笔。这段引文是要说明，弥赛亚之所以不公开（见八4注释），并不是因为祂胆小怯懦、软弱怕事，“守密”是表示在完成神仆的使命时，祂既审慎又有权威.

12：17-21: 来自以赛亚书42章

所选用的词句是为强调，耶稣的传道活动已完美地成就了神仆的使命；

19～20节里的一些动词多用于否定语气，即：什么是耶稣所不做的。众人所期望的弥赛亚是个积极进攻型的，可是这里偏偏用耶稣不做的事来显示祂使命的特色；

**20.** 软弱的人（**将残的灯火**即属此类，有可能一下子完全熄掉）是祂行使使命的特别对象，祂用全部的柔和来对待他们，就像对待十一28～30里担重担的人一样。祂非但不叫他们折断、熄灭，还要引领他们**得胜利。**因为在祂里面，他们将找到**公理**。公理一词在旧约的理解不仅是“在法律上承认正当”，更是纠正所有的不正当，“完全建立神的旨意”马太的引文道出了一个看似矛盾实则确凿的事实：谦卑柔和的（还有马太遗漏了的以赛亚书四十二4前两部分的“不灰心”、“不丧胆的”）神的仆人必定胜利；