**(八) 面对被虏**

**经文：耶廿九章，卅九章11节~四十章7节，五十二1~30，王下廿五章**

「耶和华说、我知道我向你们所怀的意念、是赐平安的意念、不是降灾祸的意念、要叫你们末后有指望。」**耶廿九**11

【绪论】

自从犹大第一次被掳到巴比伦之后，犹大历史就分为两条线发展：在耶路撒冷的犹太人和被掳到巴比伦的犹太人。前者已在上一课说明；另一条线就是第一次被掳的犹太人，以及犹大亡国后仍留在耶路撒冷的遗民。这两批人都是耶利米所关心的。**对前者他写了一封**令人惊愕的信。对后者，他默然地走入其中，以生命为奠祭，走完他孤寂的一生。

在耶利米书末了的信息里，有许多**「**珍宝」，崭新的启示。回顾最后这几章并重新思想他惊人的勇气。他在圣殿中传讲不受欢迎的讲章，而且几乎被人以私刑处死(**廿六章**)；他设法影响周围的列国 (**廿七章**)；他与宗教领袖、先知的冲突(**廿八章**)；而且他写了一封令人惊愕，有人会认为是叛国的信给他那些被掳至巴比伦的同胞(**廿九**章)。

**你若问他为何如此，唯一的答覆就是：我在作耶和华吩咐我作的事。他忠于神的托付、不求别人的认可，但勇敢地见证，不论要付上什么代价。**

【一】一封令人惊愕的信(廿九)

1. **背景：**

在被掳到巴比伦的犹太人中怀著背叛巴比伦的思想。这不安很可能是由于那些假先知的煽动[[1]](#footnote-1)。耶利米为了抗衡这些先知的活动，便写了一封信给被掳的人，大概在前两章所描述的那些事件不久之后。在第二节总结了王下**廿四**14-16之史料，为我们勾勒了当时的背景。这封信是藉西底家打发往巴比伦之外交官员[[2]](#footnote-2)之手带去的，为向他的霸主重新保证他并无叛逆的意。在这封信的4-15节和21-23节，肯定对那些被掳之人所造成极大的震撼。

1. **「为那城求平安」：1~9**
	* 告诉那些被掳的人要定居下来，过正常的生活，在巴比伦作久居之计V5-6。那些被掳之人现在必须适应新的环境，不要为不能挽回的事而忧伤。
	* 告诉被掳之人：**「**我所使你们被掳到的那城，你们要为那城求平安，为那城祷告耶和华；因为那城得平安，你们也随著得平安」V7。因为你们的平安与那城的平安连结在一起，但为巴比伦向耶和华祷告，并且为那城**「**求」平安的命令，是意想不到而且是令人吃惊的。那些人惯于在耶路撒冷的圣殿中，为以色列和耶路撒冷求平安(参诗一二二 8，一二五 5，一二八 6)，而对那些威胁他们国家之仇敌，则痛恨呼求报应。

在这些仇敌中、巴比伦人他们对待耶路撒冷的做法使他们难以忍受(诗篇一卅七8-9「将要被滅的巴比伦城啊、报复你、像你待我们的、那人便为有福。拿你的婴孩摔在磐石上的、那人便为有福。」)。现在要转而为巴比伦祷告，不为报复它，而为它的福祉祷告，是跨了一大步。

我们在这里瞥见了**一种新的属灵境界，突破了狭窄的国家宗教观**。当时候满足时，耶稣的话便表明了: **「**要爱你们的仇敌，为那逼迫你们的祷告。」(太五44) 我们发现这话说起来容易，但行出来不容易。在耶利米时代，甚至**连这样说**都不容易！

V1：**「**并生存的长老」

V2：**「**太监」泛指宫廷要员(**耶五十二25**)

VV8-9：耶利米也警告那些被掳之人别理会那些**「**先知和占卜的」，他们出来说梦，那其实不过是**「**谎言」V8。在21节及以下各节有两个这样的先知，就是**哥赖雅**的儿子**亚哈**和玛西雅的儿子**西底家**，在耶利米手中被即时地惩治。很明显他们预言的**「**谎言」必定涉及某种反对巴比伦政权的政治活动，否则尼布甲尼撒绝不会牵涉在处决他们的事上。

1. **新的希望：耶廿九10~14**

**「**耶和华说、我知道我向你们所怀的意念、是赐平安的意念、不是降灾祸的意念、要叫你们末后有指望。」(参赛六十三7~14)

* + **他们必须学习这情况是上帝旨意的一部分，而不是「灾祸」**V11，乃为要使他们得平安、指望，应许赐他们一个崭新、充满希望的未来。已有被掳回归的应许，但时候还没有到，要等到**「**为巴比伦所定的七十年满了」V10。**七十年大概是要表明一个整数[[3]](#footnote-3)，而且肯定排除当代的人在有生之年回归的任何可能性。**耶利米之所以知道，是因为**「**耶和华如此说」V10。参耶廿五1~14
	+ **不再是局限于圣殿中的耶和华：**

**诗篇一卅七篇**的作者，在面对被掳于巴比伦的背景下写诗时，声言不可能**「**在外邦唱耶和华的歌」(诗一三七 4)。

**耶利米却强调被掳的人能够**，**而且必须在巴比伦那里找到上帝**。他向他们挑战，虽然失去耶路撒冷、圣殿、祖国，是他们的信仰不能缺少的东西，他们其实并没有失去甚么。**真的信仰在乎向一位听祷告的上帝祷告，「专心」寻求并不断寻见**(**13节**)；而且在巴比伦河边确实能这样行，正如在耶路撒冷的圣殿中一样。

V12：新译本**「**你们要呼求我，要来向我祷告，我就必应允你们。」12节开头的**「**那时」(和合本未译出这个字)，**乃是说你们此时此地就会找到我。上帝已不局限于耶路撒冷**及此城的境界内，祂要让许多被掳者在他们视为冷漠、凄苦和遭上帝遗弃的景况中找到祂。我们就必须小心，免得本来藉著来敬拜的事物，反而成为限制了我们所看见的上帝，使我们看不见祂的无所不在。

V13：**「**专心」即**「**全心，全人」。

V14：**「**我必被你们寻见」LXX 作**「**我**就向你们显现**自己」

1. **提防假先知：耶廿九15~23**
	* 15，21-23节：另译：凡被掳到巴比伦的犹太人都用这二人的名字来作咒语，说：**「**愿耶和华对你，像巴比伦王对西底家和亚哈一样，烧烤在火中」
	* 这些先知的命运被流传下来作为人咒诅仇敌的一个可怕鉴戒。但假如尼布甲尼撒介入要中断这等先知之叛逆性政治行动，而在耶利米看来、他们的罪行便是一种有双重宗教性的罪行，这是他再三地指摘这些先知的罪行——奸淫并假托耶和华的名说**「**谎言」，二者必然是从对以色列上帝本性的误解而来的V23。
	* 信仰，尤其是虚假的信仰，是危险的东西。它们能引致百姓作可怕的事，而且以从容自若的良心去作，确信他们是在遵行上帝的旨意呢。
	* 耶利米所要说的，引起了敌对的反应。尼希兰人**示玛雅**，大概是在巴比伦任职的先知之一，写信给耶路撒冷的宗教领袖表示不满，说他们早该对耶利米采取行动(24-28节)。但那负责管理圣殿的祭司把这信念给耶利米听。耶利米奉耶和华的名作的唯一回应，便是把示玛雅送往在耶路撒冷与他相似的哈拿尼雅同一命运上。

【二】与遗民认同(卅九11~四十三7)

在耶利米人生最后的时候，他选择与以色列百姓共存亡，在废墟中重建希望、在死亡中重获生命。耶利米最后的旅程分别记载于王下廿五章，耶卅九11~四三7，五二1~30，在记录中有些出入。

1. 耶路撒冷失守时的耶利米：
	* 被囚在护卫院中(卅七18~21，卅八24~28)
	* 被巴比伦人释放：有两处记载，其一(卅九3、14)，另一(四十1~6)。实际情形可能是两个记载的综合。**尼布撒拉旦**给耶利米的两个选择既是可能，也是合理。并且交与「沙番的孙子、亚希甘的儿子基大利」V14保护他。
2. 在米斯巴的耶利米：
* 耶路撒冷这时已经荒废，于是耶利米就去在米斯巴的甘大利那里。留在耶路撒冷的不外乎[[4]](#footnote-4)穷苦、未被充军的农民，**「**在田野的一切军长，和属他们的人」V7，那就是犹大军队的单位，他们大概一直与巴比伦人打游击战而尚未被肃清。他们似乎已体会到继续抵抗占领军，至少在目前是无用的。以及从约旦河那边回来的犹太难民，巴比伦人入侵时他们逃到那里避难(11-12节)。
* 按照常理，如果去到巴比伦、耶利米的**「**前途」会更好。
* 耶四十二10-11 **「**你们若仍住在这地、我就建立你们必不拆毁、栽植你们并不拔出，因我为降与你们的灾祸后悔了。不要怕你们所怕的巴比伦王，耶和华说、不要怕他，因为我与你们同在、要拯救你们脱离他的手。我也要使他发怜悯、好怜悯你们、叫你们归回本地。」
1. 21节提到，他们是「说假预言的」，与哈拿尼雅在耶路撒冷散播的同一种谎言，即巴比伦帝国已经时日不多，被掳之人不久就会返回耶路撒冷的家园。巴比伦不稳定的政治景况，可能已经助长被掳之犹太人采取与他们巴比伦的主子不合作的政策，或甚至开始计画谋求自由了。 [↑](#footnote-ref-1)
2. 关于那些信差，除了他们的名字以外，我们便一无所知；不过其中之以利亚萨(3节)则是沙番家的另一成员，耶利米因他们的帮忙，有理由在多次的场合中表示感激(参廿六24，卅六11ff)。 [↑](#footnote-ref-2)
3. 犹太从第一次被掳(597BC)到古列元年(538BC)犹太人回国，中间是59年。若从巴比伦攻陷尼尼微(612BC)到巴比伦被古列取代(539BC)其间是73年。若由尼布甲尼撒登基(605BC)到巴比伦被攻陷(539BC)中间是66年。 [↑](#footnote-ref-3)
4. 耶卅九8~10，王下廿五11-12，耶五二29 [↑](#footnote-ref-4)