1. 利未記

思考：利未記是一卷與你我有何關係的書卷？我們的聖潔生活的基礎是什麼？

出19:6“你們要歸我作祭司的國度，聖潔的國民”。這是神的心意，也是神的應許，同樣也是神的命令。

只是如何成為一個“祭司的國度，聖潔的國民”？

利未記的第一句：耶和華從會幕中呼叫摩西，對他說；最後一句：這就是耶和華在西奈山為以色列人所吩咐摩西的命令。神曉諭摩西，告訴我們如何成為“祭司的國度，聖潔的國民”。

1. **獻祭見基督（1-10章）**

**一）所獻的祭：神的羔羊，除去世人的罪孽！（約1:29）**

 **1、燔祭(1章)：每天都要獻燔祭。(利1:4)**

燔祭是基督將自己毫無瑕疵獻給神的預表。

1. **素祭(2章)：素祭表明基督的生活。**

這是一個日常敬虔的祭。正如燔祭表明基督的受死，讓我們享受這完全的素祭。

**3、平安祭(3章))：基督是我們的平安(弗2:14)。他已經“藉著他在十字架上所流的血成就了和平”(西1:20)。**

這一個祭代表與神的交通。這也是一個感謝的祭。

**4、贖罪祭(4-5章)：這表明基督在十字架上，代替了罪人。**

在這祭裏，我們見到獻祭的人要認罪“若有人……犯了罪……就當為他所犯的罪…獻……祭”(利4:2～3)這祭是為贖罪。

1. **贖愆祭(5：14-6：7)：基督也已經解決了我們對人所犯的罪。**

請注意，這一切的祭不能滿足神的心意。他們不過指向那真正的祭一一神的兒子自已(來10章)。

**二）獻祭的人：祭司（8-10章）。**

 “照耶和華吩咐”是祭司身上最大的標誌。

 基督是我們至高的祭司：現在一切牲畜的祭，已經不再需要了，因為基督已經完成了一切獻祭的事。祭司也不再需要了。基督自己是我們的大祭司(來2:17，4:15)。他是神與人中間唯一的中保。

基督是我們的大祭司，他今日在父神的右邊為我們代求，只有靠著他，我們才可以親近神。(來10:12，7:25;約14:6)

1. **聖潔靠基督（11-22章）**

聖潔是利未記的主題，這是神的屬性（利11:44-45；19:2；）而且，聖潔的方法就是依靠神：我是使你們成聖的耶和華。（20:8；21:8、15、23；22:9、16、32）。新約（約17:17）用真理使他們成聖，你的道就是真理。保羅說：用水藉者這道把教會洗淨，成為聖潔。（弗5:26）聖潔的生命最能顯出基督的榮光。所以，我們要在一切的事上分別為聖：

**1、潔淨的生活（11-15章）：分別出潔淨的與不潔淨的；**

**2、悔改的生活（16章）：贖罪日和血的神聖，在耶和華面前得以潔淨（16：30）**

**3、敬虔的生活（17-22章）：生活道德上的律例是按照省的標準。在17-22章裏重複最多的一句話就是：我是耶和華。**

请阅读下面几处经文：

「你們要聖潔，因爲我耶和華你們的神是聖潔的」(利19：2)。

「在基督耶穌裹成聖，蒙召作聖徒」的人(林前一2)。

「將肢體獻給義作奴僕，以至於成聖」(羅六19)。

「追求聖潔」，因爲「非聖潔沒有人能見主」(來十ニ14)。

「穿上新人;這新人是照著神的形象造的，有真理的仁義和聖潔」(弗四24)。

1. **感恩有基督（22-27章）**

根據利未記23章，耶和華的節期包括安息日、逾越節（除酵節、無酵節，還包括初熟節）、五旬節（七七節、收割節）、住棚節（收藏節，包括了吹角節，與大贖罪日）。这些节期都与神的救恩相关：

1. 逾越節是要記念百姓出埃及，脫離法老的手；用來預表基督獻自己為神羔羊來成全救贖，基督也實際上在那天被釘十字架。
2. 五旬節是收割季節的結束，稱收割節。神揀選這一天將聖靈澆灌下來，開始收割世上廣大禾田--福音广传。
3. 住棚節是要記念百姓在曠野時，曾住在帳棚裡，要他們記念自己在世上是客旅、是寄居的，神与他们同在！ 还有赎罪日和吹角节都是感谢神的赦罪之恩。

利未記中的“七”：每第七天是安息日。每第七年是安息年。第七個七年之後是禧年。五旬節在逾越節後七個七天。每年的第七個月，有吹角日，住棚節及贖罪日。住棚節要持續七天。逾越節要持續七天。

利未記與啟示錄一樣，都是建立在“七”的數目上

**結論：**

若要明白古代以色列人社會與文化的結構，就必定要閱讀利未記。而且新約的希伯來書為今天的基督徒詳細解釋利未記的重要性，它清楚說明耶穌基督獻上自己為祭和擔任祭司的意義。神又藉著利未記向現今普世信徒指出我們需要基督的赦罪和祂十字架的救恩，持守敬畏的心，靠著基督寶血的潔淨過聖潔的生活。

**課前預習：**

請閱讀《民數記》。

**參考閱讀**

**利未記與新約**

利未記的獻祭條例，為基督的代贖死亡奠下基礎(林前五7)，信徒熟悉約的獻祭，便更深明白基督犧牲的獨特和決定性(來七27，九23～28)。希伯來書也明確掲示基督是超卓大祭司(來二7，三1，七26～28)。新約呼喚神子民過聖潔生活(彼前-15-16;太五48)以利未記的睿見，強調聖潔的本質和重要性。新約常教導信徒敬拜聖潔的神，讓神繼續臨在群體中，也指出信徒皆祭司的真理(彼前二5、9)。

律法與恩典 人在舊約依靠律法得救；在新約是相信基督，是頗流行的説法。其實曲解了保羅的教導。仔細研識妥拉或舊約會發現完全沒有提過人可努力得救一一全是仰頼神的恩典。人人因罪而受刑與死亡；神卻施恩，設下贖罪的方法，接納相信的人，保羅也這樣理解亞伯拉罕的約，神沒有因摩西律法廢掉這約(加三6～18)。希伯來書作者討論舊約祭禮時，清楚指出:「因為公牛和山羊的血，斷不能除罪。」(十4)

猶太人也明白救恩是神的主權，是祂施恩：拉比約哈南説:「最大先知摩西來到神面前，只求恩典，;讓人知道在神面前不能宣稱有任何權利。」(Devt.Rab.wa＇eth/anan 2: 1)不是以色列人有好行為，或是祖宗有義行，更不是因為他們作了甚麼。全是由於神的名……紅海分開，他們脫離埃及，得拯救。所以摩西向以色列人説:「你們蒙拯救，絕非因為好行為，而是叫你們讚美神，在列國傳揚池的名。J(Midr，詩四十四1)

希伯來書常引述利未記，尤其贖罪日的經文(利十六)。來六至七章透視收信群體的情況，又在新約(因此是基督徒的立場)看重利未記的祭禮，就值得注意。基督的祭是「事物的真像」，不必重覆擺上。因此・不需要摩西律法的禮儀，「但那漸舊漸衰的，就必快歸無有了。」(八13)------摘自William Sanford Lasor 等著《新編舊約綜覽》

基督的獻祭

基督的祭是新約重要主題之一。新約作者分別從倫理、刑罰和獻祭的角度來談論祂的救贖大工。祂被稱爲神的被殺羔羊，祂的寶血除去世人的罪孽(約一29、36，彼前一18-19，啟五6-10，十三8)------不同的獻祭都會以羔羊爲祭牲。祂更具體地被稱爲真正的逾越節羔羊( pascha，林前五6-8)，贖罪祭(perihamartias，羅八3，參LXX的利五6-7、11，九2-3詩四十6，等等)，又在來九-十被視爲出二十四的立約祭牲的應験，民十九的紅母牛，和贖罪日的祭物。新約經常把我們的主等同於賽五十二-五十三裏身爲贖愆祭的受苦義僕(賽五十三10)，和但九裏那位贖盡罪孽的彌賽亞(基督)(第24節)。當新約談到基督爲「贖價和「止息神的怒氣」時(挽回祭，救贖主)，都包含獻祭的意義，而祂的血可以潔淨罪的觀念(約壹一7，來:到處可見)，同樣是與獻祭有關的(贖罪，成聖)。

希伯來書把基督的獻祭這敎羲釋得最詳盡。論到基督的獻祭，作者強調基督之死在這方面的重要性(二9、14，九15-17、22、25-28，十三12、20)，也強調祂的獻祭已経一次過完成了(一3，七27，九12、25-28，十10、12-14、18)。 ......我們只須知道，祂作爲祭牲已在十字架上一次過地獻上了，而現在祂以祭司的身分升到天上，並立即受到歡迎，在榮耀中坐下。祂「如今爲我們顯在神面前」(九24)，而長遠地爲信徒代求的祭司職事(七24-25；參:詩九十九6;珥二17)，正是這「顯於神前」的一部分內容。基於祂所受的苦難和在十字架上已成就的救贖，祂爲我們顯在神的面前，成爲了我們長遠的代求者，也爲我們的罪成了永遠的「贖罪祭」或「挽回祭」(二10、17-18;注意希臘文的現在時態)。

按字面意思理解基督的獻祭，是錯誤的做法，就如把靈祭覗爲物質的獻祭一樣。事實上，兩者都超越了其舊約預表，並且都不是儀式。舊約有祭牲的身體，我們則有兒子的身體(來十5、10);舊約的祭牲是無瑕疵的，耶穌則是完全無罪的(來九14;彼前一19);舊約的祭是馨香的，耶穌的祭則是真正蒙悅納的(弗五2);舊約藉祭牲的血灑在人身上叫人得潔淨，我們則藉基督之死得赦罪之恩(來九13-14、19-22);舊約的贖罪是象徴性的，基督的贖罪則是真實的(來十1-10)。------摘自《聖經新辭典》