





# 路加福音

耶穌的受洗與受試探(上) (3:21~4:13)



### 3:21~4:13——耶穌的受洗與受試探

結束了對約翰傳道事工的記述後,路加將視角轉向了耶穌的傳道事工 (對約翰和耶穌的平行記述是路加福音的特色)。在路加的筆下,耶穌 出來受洗、受試探是祂正式事工的開始。

- 聖靈降臨在耶穌身上(3:21~22)
- 耶穌的家譜(3:23~38)
- 耶穌受試探(4:1~13)

|               | 預報耶穌的誕生                                 |
|---------------|-----------------------------------------|
|               | $(-26\sim38)$                           |
| 兩個母親的相會       |                                         |
| $(-39\sim56)$ | , a                                     |
|               | 耶穌的誕生                                   |
|               | ( <b>二</b> 1 ~ 40)                      |
| 耶穌的智慧與身分      |                                         |
| $(-41\sim52)$ |                                         |
|               | 耶穌的傳道                                   |
|               | (三21~二十一38)                             |
| 耶穌的死、復活和升天    |                                         |
| (二十二1~二十四53)  |                                         |
|               | (-39~56)  耶穌的智慧與身分 (二41~52)  耶穌的死、復活和升天 |

#### 聖靈降臨在耶穌身上

21 眾百姓都受了洗, 耶穌也受了洗。正禱告的時候, 天就開了, 22 聖靈降臨在他身上, 形狀彷彿鴿子; 又有聲音從天上來, 說:「你是我的愛子, 我喜悅你。」

路加福音3:21-22

和馬太、馬可福音相比,在記載耶穌受洗時,路加沒有記載:誰給耶穌受洗?為什麼耶穌要受他 人所施的洗禮?

- 路加記載的重點,從21~22的結構可以看出:
- 這段經文的中心不是耶穌受洗,而是聖靈的降臨 和天上的啟示
- 當耶穌開始公開傳道時, 聖靈就降臨在他身上
- 這一切發生在耶穌正禱告的時候
- "天就開了, ···,有聲音從天上來' 神親自印證耶穌獨有的身份和地位

眾百姓都受了洗.

耶穌也受了洗。

正禱告的時候,

天就開了,

聖靈降臨在他身上,

形狀彷彿鴿子:

又有聲音從天上來,

說:「你是我的愛子,我喜悅你。」

#### 聖靈降臨在耶穌身上

21 眾百姓都受了洗, 耶穌也受了洗。正禱告的時候, 天就開了, 22 聖靈降臨在他身上, 形狀彷彿鴿子; 又有聲音從天上來, 說:「你是我的愛子, 我喜悅你。」

路加福音3:21-22

- 聖靈降臨在耶穌身上,是以賽亞預言的末世救恩時代的來臨:"主的靈在我身上, 因為祂用膏膏我"(賽61:1)耶穌是大衛家的受膏者,聖靈降臨在身上強調了祂在 神的救恩計畫中獨特的角色
- "形狀"——有形體的。正如使徒行傳五旬節聖靈降臨也是有形有體的(徒2:3)。這形體指向"鴿子"所代表的含義:在創世之初,"神的靈運行在水面上"(創1:2);在大洪水之後,鴿子代表神對人的憐憫與拯救(創8:8~12)。聖靈如鴿子降臨,代表一個嶄新的創造時代來臨了

#### 聖靈降臨在耶穌身上

21 眾百姓都受了洗, 耶穌也受了洗。正禱告的時候, 天就開了, 22 聖靈降臨在他身上, 形狀彷彿鴿子; 又有聲音從天上來, 說:「你是我的愛子, 我喜悅你。」

路加福音3:21-22

- "你是我的愛子"——詩篇2:7的引用:"耶和華曾對我說:你是我的兒子,我今日生你。"天上的聲音表明,這是神所揀選的兒子
- "愛(子)"、"我喜悅你"——至愛的,表明父神與祂兒子耶穌的獨特關係;也是以賽亞書中對公義僕人的描述:"看哪,我的僕人,我所扶持所揀選、心裏所喜悅的!" (賽42:1)

為什麼路加在這裡要記載耶穌的家譜?

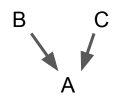
路加記載的耶穌家譜,出現在耶穌領受聖靈和曠野受試探之間。所以,路加在這裡紀錄的耶穌家譜,是為了回應天上對耶穌身份的宣告。天上的聲音說:"<mark>這是我的愛子</mark>"。而"依人看來,他是約瑟的兒子,<sup>……</sup>,亞當是神的兒子"。

正如舊約在摩西被召之後記述了摩西的家譜(出6:14~25),表明摩西在神的救贖計劃中的身份與地位,路加也在這裡記述耶穌的家譜,表明耶穌即將開始的事工的重要性。

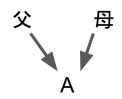
#### ● 路加所記耶穌家譜的資料來源

- 由亞當到大衛,參考自舊約聖經歷代志上1~3章(希臘文七十士譯本),僅有一個名字在歷代志上1~3章沒有提及:亞法撒和沙拉之間的「該南」,說明資料來自七十士譯本
- 3:24~31的家譜,大部分只在路加記載中出現,說明路加還有一些未知的資料來源

- 為什麼路加記載耶穌的家譜和馬太記載的 有很多不重疊的內容?
  - 資料來源差異:3:24~31的家譜,大部分只在路加記載中出現,說明路加的資料除了舊約七十士譯本和其他希伯來文本,還有一些未知的資料來源。資料來源不同也會導致同一個人的名字記錄不同
  - **選擇記錄差異**: 馬太家譜記錄是簡記, 路加家譜則有自己獨有的資料來源。另外, 路加的家谱用了"A是B的儿子", 而不是"B生了A", 所以, 有可能指的是法律上的繼承關係。在不同選擇下, 兩個家譜在某處以下分岔, 又在某處匯合是完全可能的
  - 撒拉鐵的兒子所羅巴伯,是主前538年帶領被據的 猶太人回歸、重建聖殿的領袖



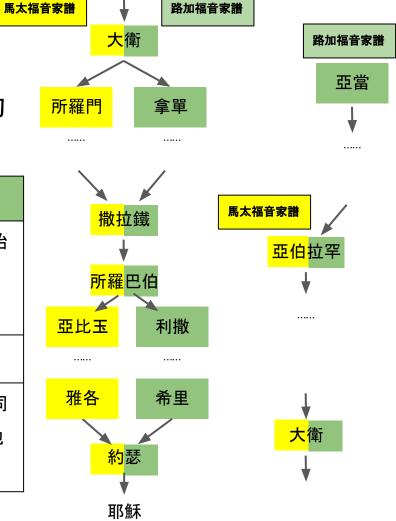
B和C兩人娶了同一位妻子(寡婦再嫁), B生了A, 但A也可以說是C的兒子



A的母亲没有兄弟, 按摩西律法A也可以 記為A是外公的兒子 ,即記錄母親的家室

為什麼路加記載耶穌的家譜和馬太記載的 有很多不重疊的內容?

| 馬太福音                                     | 路加福音                                            |
|------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 耶穌家譜記載在開篇, 用精簡易記的方式紀錄了耶穌是亞伯拉罕的子孫、大衛王室的後裔 | 耶穌家譜記載在耶穌公開傳道開始時,追朔到神的兒子亞當,強調耶穌和亞當的關係,祂是完全的人    |
| 以所羅門為大衛王位的繼承人                            | 以拿單作為大衛王血脈的延續                                   |
| 簡記, 跳過了很多代                               | 參考了舊約聖經七十士譯本的不同<br>家譜(如:歷代志上1~3章)和其他<br>未知的資料來源 |



23 耶穌開頭傳道, 年紀約有三十歲。依人看來, 他是約瑟的兒子; 約瑟是希里的兒子; 24 希里是瑪塔的兒子; 瑪塔是利未的兒子; 利未是麥基的兒子; 麥基是雅拿的兒子; 雅拿是約瑟的兒子; 25 約瑟是瑪他提亞的兒子; 瑪他提亞是亞摩斯的兒子; 亞摩斯是拿鴻的兒子; 拿鴻是以斯利的兒子; 以斯利是拿該的兒子; 26 拿該是瑪押的兒子; 瑪押是瑪他提亞的兒子; 瑪他提亞是西美的兒子; 西美是約瑟的兒子; 約瑟是猶大的兒子; 猶大是約亞拿的兒子; 27 約亞拿是利撒的兒子; 利撒是所羅巴伯的兒子; 所羅巴伯是撒拉鐵

的兒子;撒摩當的兒 約令是瑪」

約瑟是約1

● 由亞當到大衛,參考自舊約聖經歷代志上 1~3章(希臘文七十士譯本)

● 僅有一處為歷代志上1~3章沒有提及的名字:亞法撒和沙拉之間的「該南」,來自 七十士譯本 桑是以

的兒子:

的兒子:

:買南

是瑪達他的兒子;瑪達他是拿單的兒子;拿單是大衛的兒子; 32 大衛是耶西的兒子;耶四是保備得的兒子;俄備得是波阿斯的兒子;波阿斯是撒門的兒子;撒門是拿順的兒子; 33 拿順是亞米拿達的兒子;亞米拿達是亞蘭的兒子;亞蘭是希斯崙的兒子;希斯崙是法勒斯的兒子;法勒斯是猶大的兒子; 34 猶大是雅各的兒子;雅各是以撒的兒子;以撒是亞伯拉罕的兒子;亞伯拉罕是他拉的兒子;他拉是拿鶴的兒子; 35 拿鶴是西鹿的兒子;西鹿是拉吳的兒子;拉吳是法勒的兒子;法勒是希伯的兒子;希伯是沙拉的兒子; 36 沙拉是該南的兒子; 該南是亞法撒的兒子; 亞法撒是閃的兒子; 閃是挪亞的兒子; 挪亞是拉麥的兒子; 37 拉麥是瑪土撒拉的兒子; 瑪土撒拉是以諾的兒子; 以諾是雅列的兒子; 雅列是瑪勒列的兒子; 瑪勒列是該南的兒子; 該南是以挪士的兒子; 38 以挪士是塞特的兒子; 塞特是亞當的兒子; 亞當是神的兒子。

23 耶穌開頭傳道, 年紀約有三十歲。依人看來, 他是約瑟的兒子; 約瑟是希里的兒子; 24 希里是瑪塔的 兒子;瑪塔是利未的兒子;利未是麥基的兒子;麥基是雅拿的兒子;雅拿是約瑟的兒子; 25 約瑟是瑪他提 亞的兒子: 瑪他提亞是亞摩斯的兒子: 亞摩斯是拿鴻的兒子: 拿鴻是以斯利的兒子: 以斯利是拿該的兒子 :26 拿該是瑪押的兒子:瑪押是瑪他提亞的兒子:瑪他提亞是西美的兒子:西美是約瑟的兒子:約瑟是猶 大的兒子: 猶大是約亞拿的兒子: 27 約亞拿是利撒的兒子: 利撒是所羅巴伯的兒子: 所羅巴伯是撒拉鐵 的兒子: 撒拉鐵是尼利的兒子: 尼利是麥基的兒子: 28 麥基是亞底的兒子: 亞底是哥桑的兒子: 哥桑是以 摩當的兒子:以摩當是珥的兒子:珥是約細的兒子: 29 約細是以利以謝的兒子:以利以謝是約令的兒子: 約令是瑪塔的兒子: 瑪塔是利未的兒子: 30 利未是西緬的兒子: 西緬是猶大的兒子: 猶大是約瑟的兒子: 約瑟是約南的兒子:約南是以利亞敬的兒子: 31 以利亞敬是米利亞的兒子:米利亞是買南的兒子:買南 <mark>是瑪達他的兒子: 瑪達他是拿單的兒子:</mark>拿單是大衛的兒子: 32 大衛是耶西的兒子: 耶西是俄備得的兒

- 24~31中的人物(黃字部分)只在路加的家譜中出現,路加的資料可能來源於七十士 譯本和其他希伯來文本,還有一些未知的資料來源
- 撒拉鐵的兒子所羅巴伯, 是主前 538年帶領被據的猶太人回歸、重建聖殿的領袖

<u> 2.俄佛得具海阿斯的自己,波阿斯里勒朗的自己,撒朗具会呼台</u>

路加的家谱用了"A是B的儿子",而不是"B生了A",所以,有可能指的是法律上的繼承關係。如:B和C兩人娶了同一位妻子(寡婦再嫁),B生了A,但A也可以說是C的兒子。
 又如:A的母亲没有兄弟,按摩西律法A也可以記為外公的兒子,即母親的家室

源於七十士 34 猶大是雅 鶴的兒子: 35

拉的兒子; 36

麥的兒子; 37

子;瑪勒列是該 的兒子。 23 耶穌開頭傳道,年紀約有三十歲。依人看來,他是約瑟的兒子;約瑟是希里的兒子; 24 希里是瑪塔的 兒子;瑪塔是利未的兒子;利未是麥基的兒子;麥基是雅拿的兒子;雅拿是約瑟的兒子; 25 約瑟是瑪他提 亞的兒子: 瑪他提亞是亞摩斯的兒子: 亞摩斯是拿鴻的兒子: 拿鴻是以斯利的兒子: 以斯利是拿該的兒子 :26 拿該是瑪押的兒子:瑪押是瑪他提亞的兒子:瑪他提亞是西美的兒子:西美是約瑟的兒子:約瑟是猶 大的兒子: 猶大是約亞拿的兒子: 27 約亞拿是利撒的兒子: 利撒是所羅巴伯的兒子: 所羅巴伯是撒拉鐵 摩當的兒子:以摩當是珥的兒子:珥是約細的兒子: 29 約細是以利以謝的兒子:以利以謝是約令的兒子: 約令是瑪塔的兒子: 瑪塔是利未的兒子: 30 利未是西緬的兒子: 西緬是猶大的兒子: 猶大是約瑟的兒子: 約瑟是約南的兒子;約南是以利亞敬的兒子;31以利亞敬是米利亞的兒子;米利亞是買南的兒子;買南 是瑪達他的兒子: 瑪達他是拿單的兒子: 拿單是大衛的兒子: 32 大衛是耶西的兒子: 耶西是俄備得的兒

三四里西半宣達的兒子:亞米 由大衛到耶穌,路加的家譜可能來源於七十士譯本和其他希伯來文本,但也有一些這 些資料中沒有的名字:「雅拿」(三24)、「以斯利」(三25)、「西美」(三26)、「約瑟」(三 26)、「利撇」(三27)、「哥桑」(三28)、「米利亞」(三31)和「買南」(三31),表明路加的家譜 還有未知的資料來源

路加的家谱用了"A是B的儿子",而不是"B生了A",所以,有可能指的是法律上的繼承 關係。如:B和C兩人娶了同一位妻子(寡婦再嫁),B生了A,但A也可以說是C的兒子。 又如:A的母亲没有兄弟,按摩西律法A也可以記為外公的兒子,即母親的家室

34 猶大是雅 |鶴的兒子: 35

拉的兒子: 36 麥的兒子: 37

子: 瑪勒列是該 的兒子。

- 記述耶穌的家譜對路加敘事的作用:
  - 這家譜緊接着路加對耶穌開始公開傳道的宣告(三23),並追朔耶穌的祖先至人類的始祖「亞當」(路3:38),是要強調<mark>耶穌的生平事工對全人類的重要性。</mark>「凡有血氣的,都要見神的救恩」(路3:6)
  - 這家譜追潮至亞當,可能是要突出耶穌就是末後的亞當,如保羅所說(羅5:14)
  - 這家譜提及「大衛」和「亞伯拉罕」等以色列的民族英雄,它也指向神對地子民以色列的眷顧。耶穌基督也成了神子民的成全
- 耶穌開頭(公開)傳道, 年紀約有三十歲
  - 三十歲是約瑟做宰相, 大衛做王的年紀, 利未人要到三十歲才可以在會幕辦事(民4)
  - 耶穌也在三十歲,開始祂生平的新階段







# 路加福音

耶穌的受洗與受試探(下) (3:21~4:13)



1 耶穌被聖靈充滿, 從約旦河回來, 聖靈將他引到曠野, 2 四十天受魔鬼的試探。那些日子沒有吃甚麼: 日子滿了, 他就餓了。

路加福音4:1-2

- 上文記述耶穌受洗後聖靈降臨在祂的身上(三2:1~2), 在隨後的数段經文中, 路加繼續強調 聖靈的工作: 聖靈將耶穌引到曠野受魔鬼的試探 (4:1~13), 耶穌也帶著聖靈的能力在加利 利各處傳道(4:14~15)
- "曠野"、"四十"——讓人想起民數記以色列人在曠野四十年漂流的經歷( 民4:34)。相比之下 ,耶穌在曠野的四十天卻是忠心與勝利的四十天
- 與馬太福音記載的不同:路加記載耶穌所受的第二和第三個試探的次序與馬太福音相反
- "魔鬼"——"撒旦"這個希伯來詞的希臘文寫法, 牠要破壞神藉著耶穌和使徒所要成就的事
- 耶穌四十天沒有吃甚麼,身體非常虛弱,在這個狀態下路加紀錄了耶穌與魔鬼的對話

3 魔鬼對他說:「你若是神的兒子,可以吩咐這塊石頭變成食物。」4 耶穌回答說:「經上記着說: 『人活着不是單靠食物,(乃是靠神口裏所出的一切話)。』」

路加福音4:3-4

- "你若是神的兒子"——"若是"可以翻譯成"既然是", 魔鬼並沒有質疑耶穌的身份與能力
- 第3節, 魔鬼對耶穌的挑戰到底是什麼?可以從耶穌的回答來尋找——耶穌引用了申命記8:3來回答。這段經文的背景是:
- 2 你也要記念耶和華一你的神在曠野引導你這四十年, 是要苦煉你, 試驗你, 要知道你心 內如何, 肯守他的 誡命不肯。3 他苦煉你, 任你飢餓, 將你和你列祖所不認識的嗎哪賜給你吃, 使你知道, 人活着不是單靠食物, 乃是靠耶和華口裏所出的一切話。
  - 神在曠野試驗以色列人,他們因飢餓就抱怨神,甚至質疑神的信實和能力(出6:1~35)如今,耶穌用這節經文回答魔鬼:祂不忘記神的主權和作為,祂不會偏離神的心意和計畫,祂要按照神的旨意走到底(所以,魔鬼這個試探與耶穌的使命有關)

5 魔鬼又領他上了高山, 霎時間把天下的萬國都指給他看, 6 對他說:「這一切權柄、榮華, 我都要給你, 因為這原是交付我的, 我願意給誰就給誰。7 你若在我面前下拜, 這都要歸你。」8 耶穌說:「經上記着說: 當拜主一你的神, 單要事奉他。」

路加福音4:5-8

- "天下的萬國"——可能是魔鬼將耶穌領入了一個異象, 令祂可以看到天下萬國
- "這一切權柄、榮華"——魔鬼試探耶穌的是支配掌控萬國的權力和榮耀,也就是讓萬國都聽命於腳下的權力。魔鬼提出"幫助"耶穌成為萬國的主宰,只要耶穌降服在牠腳前,向牠下拜, 牠就將權勢交在耶穌手裡。
- 但是, 只有耶和華是至高的掌權者, 可以將列國賜給地為基業(詩2:8)。只有獸才會從魔鬼手中接受權柄(啓13:2~3)耶穌沒有從魔鬼手中接受權柄", 所以祂才能"用權柄能力吩咐污鬼. 污鬼就出來"(4:36), 排除魔鬼對神救恩的一切邪惡的破壞工作
- 向別神"下拜"正是以色列人屢次所犯的罪(徒7:42~43), 耶穌卻忠於神所託付的使命

5 魔鬼又領他上了高山, 霎時間把天下的萬國都指給他看, 6 對他說:「這一切權柄、榮華, 我都要給你, 因為這原是交付我的, 我願意給誰就給誰。7 你若在我面前下拜, 這都要歸你。」8 耶穌說:「經上記着說:當拜主一你的神, 單要事奉他。」

路加福音4:5-8

耶穌的回答:申命記6:13 ——耶穌對魔鬼的回應裡用了"拜"和"單"這兩個詞,強調耶和華神的獨一性,這正是申命記6:4~5以色列人著名的認信:以色列啊,你要聽!耶和華一我們神是獨一的主。你要盡心、盡性、盡力愛耶和華一你的神。耶穌向魔鬼的回答再一次肯定了這個以色列人要堅持的認信。

9 魔鬼又領他到耶路撒冷去, 叫他站在殿頂(頂:原文是翅)上, 對低於「你若是神的兒子, 可以從這裏跳下去; 10 因為經上記着說:主要為你吩咐他的使者保護你;11 他們要用手托着你, 免得你的腳碰在石頭上。112 耶穌對他說:「經上說:『不可試探主-你的神。』」

路加福音4:9-12

- 路加以耶路撒冷為耶穌受第三個試探的地點
- "你若是神的兒子"——和上文4:3一樣, "若是"可以翻譯成"既然是"。 魔鬼在此的試探, 是要 勸耶穌做違背神的事情, 迫使神施行奇事, 就像以色列犬在瑪撒那樣試探祂"(申命記6:16, 出17:1~7. 民20:1~13)
- 魔鬼引用詩篇91:11~12, 這首詩篇形容耶和華是"我的避難所", 描寫的是神的子民安穩在 祂的翅膀底下, 蒙神搭救, 很可能是百姓在聖殿朝拜神的時候所誦讀的:

神說:因為他專心愛我,我就要搭救他;因為他知道我的名,我要把他安置在高處。(詩篇91:14)

9 魔鬼又領他到耶路撒冷去, 叫他站在殿頂(頂:原文是翅)上, 對他說:「你若是神的兒子, 可以從這裏跳下去; 10 因為經上記着說:主要為你吩咐他的使者保護你;11 他們要用手托着你, 免得你的腳碰在石頭上。」12 耶穌對他說:「經上說:『不可試探主一你的神。』」

路加福音4:9-12

- 耶穌對魔鬼的回應來自於申6:16:「你們不可試探耶和華一你們的神,像你們在瑪撒那樣試探他。」
- 以色列人在曠野質疑神是否真的會眷顧她的子民:「耶和華是在我們中間不是?」(出17:7)這是以色列人在曠野叛逆神的代表。
- 耶穌則用這個回應表明, 祂才是神忠心的兒子, 祂成全了以色列人的角色, 如今, 祂要徹底 破壞撒旦國度的權勢

13 魔鬼用完了各樣的試探, 就暫時離開耶穌。

路加福音4:13

- 總結: 魔鬼對耶穌的三個試探, 都是圍繞在神的救恩計畫, 引誘耶穌偏離神給祂的使命:
  - 吩咐石頭變成食物——在你的使命上,是否會抱怨神(是否會為自己使用神蹟)
  - 在魔鬼面前下拜——是否堅持要走神所定的道路, 徹底擊敗魔鬼
  - 試探神的眷顧和保護——在你的使命上,是否會質疑神的同在與能力
- 魔鬼暫時離開耶穌——在這場屬靈爭戰中, 魔鬼失敗了, 這場失敗也決定了耶穌可以滿有能力趕出魔鬼權勢, 讓神的國降臨。直到22章耶穌受難之前, 路加才再一次提到撒但":

祭司長和文士想法子怎麼才能殺害耶穌,是因他們懼怕百姓。這時,撒但入了那稱為加略人猶大的心;他本是十二門徒裏的一個。(路加福音22:2-3)

● 靈界戰爭的結果決定了傳道事工的成敗。這場屬靈爭戰,試驗的是對神使命的忠心和順服。 伊甸園裡,亞當從他的使命墮落。耶穌基督卻在曠野通過他的選擇勝過了魔鬼的試探